10
11

12
13
14

15
16
17

18
19
20
21

22
23
24

25
26
27

28
29
30

31

32
33
34
35
36
37

38

ROBOTER UND MENSCHEN
Eine Radioandacht {iber KI, Roboter und Verantwortung
BR — Positionen
[Intro - Musik klingt aus]

Sprecherin
Wir befinden uns in einem Biiro. Auf einer Insel. Weit weg vom Alltag der Menschen. Hier
sitzt Helena Glory. Sie ist zu Besuch bei der Firma Rossum s Universal Robots.

Sprecher

Sie ist neugierig. Und sie ist beunruhigt. Denn in dieser Firma werden keine gewo6hnlichen
Waren produziert. Hier entstehen kiinstliche Menschen. Roboter, die aussehen wie wir. Die
sprechen wie wir. Die arbeiten wie wir.

Sprecherin
Helena stellt Fragen. Viele Fragen. Sie will verstehen, wie diese Wesen entstehen. Und vor
allem: warum.

Sprecher
Warum erschafft man kiinstliche Menschen?
Warum ersetzt man den Menschen durch etwas, das ihm dhnelt — aber nicht fiihlt?

Sprecherin

Die Antwort, die sie bekommt, klingt zunichst fast humanitér. Die Roboter sollen arbeiten,
damit der Mensch es nicht mehr muss. Sie sollen schuften, damit der Mensch frei wird.
Gliicklich. Erlost von Miihsal und Last.

Sprecher
Doch im Laufe der Unterredung wird klar: Diese Befreiung hat einen Preis. Denn wer alles
Funktionale auslagert, lagert irgendwann auch Verantwortung aus.

Sprecherin
Was als Fortschritt beginnt, wird zur Frage nach dem Menschsein selbst.
Ich bin Eva-Maria Hohn-Von-Delft.

Sprecher
Und ich bin Jurij Holdstein. In dieser Andacht geht es um kiinstliche Intelligenz, um Technik
—und um die Verantwortung des Menschen.

(Kurze Pause) Dagger and Cloack (0-0:30)

Sprecherin
Eine Bewerbung wird abgeschickt. Kein Telefonat. Kein personlicher Kontakt. Stattdessen
eine automatische E-Mail mit wenigen Sdtzen: ,,Leider miissen wir Thnen mitteilen ...“ Was

dabei oft tibersehen wird: In immer mehr Féllen hat kein Mensch diese Entscheidung zuerst
getroffen. Ein Algorithmus hat vorsortiert. Lebensldufe verglichen. Profile bewertet.
Kiinstliche Intelligenz entscheidet mit. Leise. Effizient. Unsichtbar.



39
40
41
42
43
44

45
46
47
48
49
50

51
52
53

54
55
56

57
58
59
60
61

62
63
64

65
66
67

68
69
70
71

72
73
74

75
76
77

78
79
80

Sprecher

Solche Situationen begegnen uns iiberall. Bei Versicherungen. Bei Kreditbewertungen. KI-
Systeme analysieren Daten schneller und scheinbar objektiver als Menschen. Sie erkennen
Muster, Wahrscheinlichkeiten, Abweichungen. Doch genau hier beginnt eine grundlegende
Frage: Was bedeutet eigentlich objektiv, wenn die Daten aus einer ungleichen Realitit
stammen?

Sprecherin

25 Januar ist ein Datum, das daran erinnert, dass diese Fragen ilter sind als Computer. Alter
als das Internet. Am 25 Januar 1921 wurde in Prag das Theaterstiick R.U.R. von Karl Capek
aufgefiihrt. Dort tauchte zum ersten Mal ein Wort auf, das heute selbstverstiandlich geworden
ist: Roboter. Das Wort stammt aus dem Tschechischen: robota. Es bedeutet Fronarbeit.
Zwangsarbeit.

Sprecher
Auch der Titel des Stiicks ist kein Zufall. R.U.R. steht fiur Rossum s Universal Robots — den
Namen der Firma, die im Stiick diese kiinstlichen Menschen herstellt.

Sprecherin
Der Name Rossum ist dabei eine ironische Anspielung des Autors. Er leitet sich vom
tschechischen Wort rozum ab. Es bedeutet Vernunft. Verstand. Rationalitét.

Sprecher

Mit diesem Namen legt Capek eine Spur. Denn im Zentrum des Stiicks steht nicht nur
Technik, sondern die Frage, was passiert, wenn Vernunft alles andere verdrangt. Wenn
Effizienz wichtiger wird als Gewissen. Wenn Verstand entscheidet — aber niemand mehr
Verantwortung iibernimmt.

Sprecherin
Dabei ist wichtig zu verstehen: Die Hersteller der Roboter handeln im Stiick von Capek nicht
aus boser Absicht. Im Gegenteil. Sie verfolgen ein grof3es Ziel.

Sprecher
Sie wollen den Menschen wieder frei machen. Frei von harter Arbeit. Frei von Miihsal.
Frei vom téglichen Kampf ums Uberleben.

Sprecherin

Die Roboter sollen all das libernehmen, was den Menschen belastet. Damit der Mensch
endlich gliicklich ist. Unbeschwert. So, als konne er in einen paradiesischen Zustand
zuriickkehren — in eine Welt ohne Miihe, ohne Schweil3, ohne Zwang.

Sprecher
Theologisch gesprochen ist das der Versuch, das verlorene Paradies technisch zuriickzuholen.
Nicht als Geschenk, sondern als Produkt menschlicher Vernunft.

Sprecherin
Doch das biblische Paradies war nie ein Ort bloBer Bequemlichkeit. Es war ein Ort der
Beziehung. Ein Ort, an dem der Mensch frei war — aber verantwortlich vor Gott.

Sprecher
Wo Freiheit durch perfekte Systeme ersetzt wird, geht Beziehung verloren.
Wo Verantwortung abgeschafft wird, verschwindet auch Wiirde.



81
82
83
84
85

86

87
88
89
90
91
92

93
94
95
96
97

98
99
100
101
102

103
104
105
106
107

108

109
110
111
112
113
114

115
116
117
118
119
120

121
122

Sprecherin

Die Roboter in Capeks Stiick sehen aus wie Menschen. Sie arbeiten wie Menschen. Sie sind
effizienter, berechenbarer, gehorsamer. Das Stiick ist keine Technikfantasie. Es ist eine
Warnung: Was geschieht, wenn der Mensch etwas erschafft, das leistungsfahiger ist als er
selbst, aber keine Verantwortung tragen kann?

(Kurze Pause) Insistent 0-0.:14

Sprecherin

Hundert Jahre spiter stehen keine Roboter mehr sichtbar auf der Biihne. Heute sind es
Programme, die Bewerbungen filtern. Ein KI-System wird mit tausenden erfolgreichen
Lebensldufen trainiert. Es lernt, wer passt. Was es dabei ebenfalls lernt, sind alte Muster. Wer
in der Vergangenheit selten eingestellt wurde, wird auch in Zukunft seltener ausgewahlt. Nicht
aus Bosheit. Sondern aus Statistik.

Sprecher

Die Entscheidung wirkt neutral. Ist sie aber nicht. Kiinstliche Intelligenz rechnet. Aber sie
versteht nicht. Sie erkennt Verbindungen, aber keine Lebensgeschichten. Sie weil3 nicht, was
Krankheit bedeutet. Oder Migration. Oder Pflegearbeit. Und doch wirken ihre
Entscheidungen oft endgiiltig.

Sprecherin

Diese Logik begegnet uns nicht nur bei groBBen Lebensentscheidungen. Auch im Kleinen.
Wenn ein Navigationssystem festlegt, was optimal ist. Wenn ein Nachrichtenfeed entscheidet,
welche Themen sichtbar werden. Auswahl wird zur Rechenoperation. Aufmerksamkeit zur
Wihrung. Algorithmen werden zu stillen Mitgestaltern unserer Wirklichkeit.

Sprecher

Das ist effizient. Aber es ist nicht unschuldig. Denn Systeme optimieren nicht Wahrheit,
sondern Wahrscheinlichkeit. Sie verstarken, was bereits funktioniert. Und so kann Technik
eine Gesellschaft unruhiger machen, polarisierter, schneller — ohne dass jemand das bewusst
beabsichtigt.

(Kurze Pause) Insistent 0-0:15

Sprecherin

Aus christlicher Sicht war der Mensch am Anfang als ein gutes Wesen gedacht. Doch schon
ganz friih trifft der Mensch eine Entscheidung, die alles verdndert. Im Garten Eden wihlen
Adam und Eva ihren eigenen Weg. Seitdem ist klar: Der Mensch ist kein Roboter und ist nicht
perfekt. Er macht Fehler. Er zweifelt. Er scheitert. Und trotzdem handelt er weiter, trifft
Entscheidungen und trdgt Verantwortung.

Sprecher

Der Mensch ist nicht wertvoll, weil er effizient ist. Sondern weil er Verantwortung
iibernehmen kann. Weil er Mitgefiihl entwickeln kann. Weil er Entscheidungen tragen muss,
auch wenn sie falsch sein konnen. Unsere Zeit liebt Optimierung. Selbstoptimierung.
Systemoptimierung. Kiinstliche Intelligenz passt perfekt in dieses Denken. Sie verspricht
Effizienz, Vorhersagbarkeit, Kontrolle.

Sprecherin
Man konnte es auch anders sagen: Wenn Gott gewollt hitte, hitte er sich Roboter erschaffen



123
124

125
126
127

128
129
130

131
132
133
134
135

136
137
138
139

140
141
142
143
144
145

146
147
148
149

150
151
152
153

154
155
156
157

158
159
160
161

162
163

konnen. Wesen, die immer gehorchen. Die nicht zweifeln. Die keine Fragen stellen. Die genau
das tun, was man ihnen sagt — effizient, zuverlissig, berechenbar.

Sprecher
Aber Gott wollte keine Maschinen. Er wollte keine perfekten Funktionseinheiten.
Er wollte Menschen.

Sprecherin
Menschen mit Freiheit. Mit der Moglichkeit, Nein zu sagen.
Mit der Fahigkeit, sich zu entscheiden — auch gegen ihn.

Sprecher

Denn echte Beziehung entsteht nicht durch Gehorsam allein.
Sie entsteht durch Freiheit.

Durch Vertrauen.

Durch die Entscheidung, sich aufeinander einzulassen.

Sprecherin

Ein Mensch, der lieben kann, kann auch verletzen.

Ein Mensch, der vertrauen kann, kann auch enttduschen.
Aber genau darin liegt das Wagnis, das Gott eingeht.

Sprecher

Nicht einen Roboter zu schaffen, der funktioniert.
Sondern einen Menschen, der lebt.

Der fragt.

Der ringt.

Der Verantwortung iibernimmt.

Sprecherin

Vielleicht ist das der tiefste Unterschied zwischen Menschen und Maschine:
Ein Roboter handelt, weil er programmiert ist.

Ein Mensch handelt, weil er sich entscheidet.

Sprecher

Doch was passiert, wenn Effizienz wichtiger wird als Gerechtigkeit? Wenn Entscheidungen
ausgelagert werden, damit niemand mehr haftet? Wenn Verantwortung sich auflost, weil sie
technisch vermittelt wird?

Sprecherin

In Capeks Theaterstiick kommt es am Ende zur Katastrophe. Die Roboter iibernehmen die
Kontrolle. Nicht aus Hass. Nicht aus Rache. Sondern weil niemand mehr Verantwortung
iibernimmt. Es ist kein Aufstand der Maschinen. Es ist ein Riickzug des Menschen.

Sprecher

Diese Szene wirkt heute weniger wie Science-Fiction und mehr wie eine leise Warnung. Nicht
davor, dass Maschinen zu méchtig werden. Sondern davor, dass Menschen authoren, sich
zustindig zu flihlen.

Sprecherin
Technik ist nicht der Gegner. Auch KI ist kein Feind. Sie kann unterstiitzen, entlasten, helfen.



164
165

166

167
168
169
170

171
172
173
174

175
176
177
178

179
180
181

182
183
184

185
186

187

188
189
190

191
192
193

194

195

196

197

198

199

In der Medizin. In der Forschung. In der Organisation komplexer Systeme. Aber sie darf nicht
ersetzen, was nicht berechnet werden kann.

(Kurze Pause) Magical Awakening 2 0-0:40

Sprecherin

Mitgefiihl. Gewissen. Verantwortung. Diese Dinge entstehen nicht im Code. Sie entstehen im
Zwischenraum. Im Gesprach. Im Zweifel. Im Aushalten von Unsicherheit. 25 Januar erinnert
daran: Technikgeschichte ist immer auch Menschheitsgeschichte.

Sprecher

Am 25. Januar 1921 salen Menschen in einem Theater in Prag. Sie sahen ein Stiick, das ihnen
eine unbequeme Frage stellte: Was passiert, wenn wir erschaffen, was uns dhnlich ist — und
uns dann selbst aus der Verantwortung zuriickziehen?

Sprecherin

Hundert Jahre spéter stehen wir nicht mehr im Theater. Wir stehen mitten im Alltag. Vor
Bildschirmen. Vor automatischen Entscheidungen. Vor Systemen, die effizient sind — aber
nicht verantwortlich.

Sprecher
Vielleicht ist das die wichtigste Frage unserer Zeit. Nicht, was kiinstliche Intelligenz kann.
Sondern was wir Menschen nicht aus der Hand geben diirfen.

Sprecherin
Vielleicht beginnt Menschlichkeit genau dort, wo wir den Mut haben zu sagen:
Diese Entscheidung treffe ich selbst. Und fiir sie stehe ich ein.

Sprecher
Denn das, was uns menschlich macht, 1dsst sich nicht programmieren.

Kurze Pause Crowning the King (0-0:30)

Sprecherin
Das war die Morgenandacht auf Bayern Zwei. Heute mit Eva-Maria Hohn-Von-Delft und
Jurij Holdstein.

OUTRO
Diese Sendung finden Sie auch unter www.die-positionen.de. Dort konnen Sie auch das
Manuskript zu dieser Sendung nachlesen.

Musik:

Paul Mottram, Dagger and Cloak
Paul Mottram, Magical Awakening 2
Luke Richards, Crowning the King

Paul Mottram, Insistent 2


http://www.die-positionen.de/

